HARVESTER
Jumal Teologi dan Kepemimpinan Kristen

Available at: http://e-journal.sttharvestsemarang.ac.id/index.php/harvester
Volume 10, No2, Desember 2025 (273-283) e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498

Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral
tentang Solidaritas di Tengah Derita

Budiman Siregar
Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way Jakarta
Email: bman.siregar@gmail.com

Yosef Antonius
Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way Jakarta
Email: yos_ant@yahoo.com

Kornelius Rulli Jonathans
Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way Jakarta
Email: rulli.jonathans@gmail.com

Abstract: The story of Simon of Cyrene being compelled to carry Jesus’ cross (Luke
23:26) is often read as a peripheral narrative within the Passion account. However, from
a pastoral theological perspective, Simon’s figure represents a profound act of empathy
and an actualization of solidarity in suffering. This article aims to highlight the pastoral
significance of Simon of Cyrene’s action as a paradigm of empathy in pastoral ministry.
Through a pastoral hermeneutical approach and biblical narrative analysis, the study
elaborates how Simon’s action reflects an active presence amid the suffering of others,
even without prior preparation or willingness. This context is highly relevant for
contemporary pastoral care, especially in accompanying individuals or communities
experiencing trauma, crisis, or marginalization. The theology of empathy derived from
Simon’s story challenges pastoral ministers to embody real solidarity—not merely
through words of consolation, but through concrete involvement in bearing the burdens
of others. The article also emphasizes the importance of pastoral readiness to become
“contemporary Simons,” present not because of position or authority, but out of a
heartfelt calling to compassionate accompaniment. Thus, the story of Simon of Cyrene
serves as a reflective mirror for a humanistic, responsive, and transformative model of
pastoral ministry amidst the realities of suffering in today’s world.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 273


http://e-journal.sttharvestsemarang.ac.id/index.php/harvester
http://e-journal.sttharvestsemarang.ac.id/index.php/harvester

Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral...

Keywords: Simon of Cyrene, Pastoral ministry, Empathy, Solidarity, Pastoral
hermeneutics.

Abstrak: Kisah Simon dari Kirene yang dipaksa untuk memikul salib Yesus (Lukas
23:26) sering kali dibaca sebagai narasi sampingan dalam sengsara Kristus. Namun, dari
perspektif teologi pastoral, figur Simon justru merepresentasikan tindakan empatik yang
mendalam dan aktualisasi solidaritas dalam penderitaan. Artikel ini bertujuan untuk
mengangkat makna pastoral dari tindakan Simon Kirene sebagai paradigma empati dalam
pelayanan pastoral. Melalui pendekatan hermeneutika pastoral dan telaah naratif biblika,
kajian ini mengelaborasi bagaimana tindakan Simon mencerminkan kehadiran aktif di
tengah penderitaan orang lain, sekalipun tanpa persiapan atau kerelaan awal. Konteks
tersebut relevan bagi pelayanan pastoral masa Kini, terutama dalam mendampingi
individu atau komunitas yang mengalami trauma, krisis, atau marginalisasi. Teologi
empati yang digali dari kisah Simon menantang para pelayan pastoral untuk
menghadirkan solidaritas yang nyata, bukan hanya melalui kata-kata penghiburan, tetapi
melalui keterlibatan konkret dalam memikul beban sesama. Artikel ini juga menyoroti
pentingnya kesiapsediaan pastoral untuk menjadi "Simon-Simon masa kini" yang hadir
bukan karena posisi, melainkan karena panggilan hati untuk berbela rasa. Dengan
demikian, kisah Simon Kirene menjadi cermin reflektif bagi model pelayanan pastoral
yang humanis, responsif, dan transformatif di tengah realitas penderitaan zaman ini.

Kata Kunci: Simon Kirene, Pelayanan Pastoral, Empati, Solidaritas, Hermeneutika
Pastoral.

PENDAHULUAN

Di tengah dunia yang ditandai oleh penderitaan, ketidakadilan, dan berbagai krisis
kemanusiaan, peran pelayanan pastoral menjadi semakin vital sebagai wujud kehadiran
gereja yang bukan hanya berbicara tentang kasih, tetapi secara konkret menghadirkan
kasih itu di tengah realitas kehidupan umat. Pandemi global, konflik sosial, Krisis
ekonomi, bencana alam, serta penderitaan personal seperti penyakit, kehilangan, dan
keterasingan semakin menegaskan bahwa pelayanan pastoral tidak dapat sekadar
bersandar pada dogma, melainkan harus menanggapi dengan empati dan keterlibatan
nyata.

Dalam tradisi Kristen, pusat pemahaman terhadap penderitaan dan solidaritas
terletak pada peristiwa salib. Salib bukan hanya simbol keselamatan, tetapi juga menjadi
tanda keterlibatan Allah secara penuh dalam penderitaan manusia. Dalam peristiwa salib
Yesus, terdapat sebuah narasi kecil namun sarat makna yang sering kali terlewatkan
dalam refleksi pastoral, yaitu kisah tentang Simon dari Kirene. Disebut dalam ketiga Injil
Sinoptik (Matius 27:32, Markus 15:21, Lukas 23:26), Simon adalah tokoh yang dipaksa
oleh para prajurit Romawi untuk memikul salib Yesus. Meskipun kisahnya tampak
singkat dan insidental, tindakan Simon mengandung nilai simbolik dan teologis yang
sangat dalam, terutama ketika dilihat melalui lensa teologi pastoral dan teologi empati.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 274



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025)

Simon dari Kirene tidak datang dengan niat untuk membantu Yesus. la adalah
seorang asing, mungkin sedang dalam perjalanan untuk merayakan Paskah di Yerusalem.
Namun dalam sekejap, ia ditarik masuk ke dalam drama penderitaan ilahi. Dalam konteks
ini, Simon menjadi simbol bagi banyak orang yang tidak mencari penderitaan, namun
justru diundang (atau dipaksa oleh situasi) untuk masuk dalam solidaritas dengan mereka
yang menderita. Kisah Simon mencerminkan realitas dalam pelayanan pastoral, di mana
para pelayan sering kali harus berhadapan dengan situasi sulit tanpa persiapan, dan justru
dalam ketidaksiapan itulah muncul panggilan untuk hadir, mendampingi, dan memikul
beban bersama umat.

Teologi empati menjadi salah satu pendekatan penting dalam memahami makna
pelayanan pastoral dalam konteks penderitaan. Empati bukan sekadar perasaan kasihan
atau simpati pasif, melainkan kemampuan untuk hadir dalam penderitaan orang lain
dengan kesadaran dan keterlibatan emosional yang otentik!. Dalam karya-karya tokoh
seperti Henri Nouwen, Donald Capps, dan Andrew Root, empati digambarkan sebagai
dasar dari relasi pastoral yang transformatif, di mana kehadiran seorang pelayan menjadi
tanda kasih Allah yang hadir melalui manusia. Nouwen secara khusus berbicara tentang
“the wounded healer”, seorang pelayan yang justru melalui lukanya sendiri mampu
menjadi sarana kesembuhan bagi orang lain. Perspektif ini selaras dengan figur Simon,
yang dalam “dipaksa” memikul salib, justru menjadi bagian dari narasi penyelamatan.

Di sisi lain, pelayanan pastoral saat ini dihadapkan pada tantangan besar. Banyak
pelayan merasa tidak siap untuk menghadapi kompleksitas penderitaan umat. Tidak
jarang, pelayanan terbatas pada kegiatan-kegiatan rutin liturgis dan administrasi gerejawi,
sementara kehadiran nyata di tengah krisis dan penderitaan justru terabaikan?. Hal ini
menunjukkan adanya jarak antara teologi yang diajarkan dan praktik pastoral yang
dijalankan. Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk meninjau kembali dasar-dasar teologi
pastoral, terutama dalam konteks penderitaan dan keterlibatan empatik.

Dalam konteks inilah, refleksi atas figur Simon Kirene menjadi sangat relevan. la
mewakili mereka yang hadir bukan karena otoritas, jabatan, atau kesiapan, tetapi karena
"dipanggil” oleh situasi untuk terlibat dalam penderitaan. Kisah Simon menjadi cermin
bagi pelayanan pastoral yang bukan hanya berbicara tentang kebenaran, tetapi hadir
dalam kerapuhan dan luka manusia. Melalui lensa ini, pelayanan pastoral tidak lagi
dipahami sebagai tugas formal, tetapi sebagai panggilan untuk menghadirkan solidaritas
ilahi dalam bentuk yang nyata dan manusiawi. Lebih jauh lagi, Simon dari Kirene berasal
dari Afrika Utara. Ini membuka ruang refleksi lebih dalam terkait inklusivitas pelayanan

! Elsye Esterina Londo, “NILAI EMPATI DALAM LUKAS 10:25-37 DAN
SIGNIFIKANSINYA UNTUK ORANG YANG MENGALAMI GANGGUAN KESEHATAN
MENTAL,” BONAFIDE: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 4, no. 2 (December 27, 2023): 239-56,
https://doi.org/10.46558/bonafide.v4i2.178.

2 Ayang Emiyati, John Mardin, and Ricard Ricard, “Peran Gereja Dalam Mengajarkan
Perdamaian Di Tengah Masyarakat Majemuk,” Didache: Journal of Christian Education 4, no. 2 (2023):
149-65, https://doi.org/10.46445/djce.v4i2.649.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 275



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral...

pastoral. Dalam banyak komunitas Kristen, ada kecenderungan untuk melihat pelayanan
sebagai domain eksklusif kelompok tertentu. Padahal, kisah Simon mengingatkan bahwa
dalam narasi keselamatan, Allah melibatkan siapa saja, bahkan yang berasal dari luar
komunitas inti. Hal ini relevan dalam konteks multikultural dan multietnis masa Kkini, di
mana pelayanan pastoral dipanggil untuk lintas batas sosial, budaya, bahkan agama, demi
menghadirkan kasih Kristus bagi semua orang.

Dalam perspektif hermeneutika pastoral, pendekatan terhadap Kitab Suci tidak
hanya bersifat eksposisional, tetapi juga eksistensial. Artinya, teks tidak hanya dibaca
untuk diketahui, tetapi untuk dihayati dan dihidupi dalam konteks konkret kehidupan
umat. Oleh karena itu, penafsiran terhadap Lukas 23:26 tidak berhenti pada kisah historis,
tetapi menjelma menjadi panggilan moral dan spiritual bagi gereja masa kini. Simon
Kirene menjadi model sekaligus tantangan untuk bersedia menjadi komunitas yang hadir
dalam penderitaan dunia. Para pelayan pastoral harus siap untuk memikul salib bersama
mereka yang lemabh, terpinggirkan, dan terluka.

Kehadiran gereja di tengah dunia harus mencerminkan karakter Kristus yang
solider. Namun solidaritas yang sejati menuntut empati yang mendalam. Di sinilah peran
penting teologi empati. Teologi ini bukan sekadar refleksi intelektual, tetapi sebuah
spiritualitas yang menuntut keterlibatan penuh dalam relasi-relasi manusia. Dalam
pelayanan pastoral, empati menuntut keberanian untuk diam, mendengarkan, menangis
bersama, dan hadir dalam luka orang lain. Ini bukan pekerjaan mudah. Seperti Simon,
banyak pelayan merasa "dipaksa" oleh keadaan—tetapi justru dalam ketidaknyamanan
itulah terjadi transformasi.

Acrtikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara mendalam makna pastoral dari
tindakan Simon Kirene melalui pendekatan teologi empati. Dengan menggunakan
pendekatan naratif biblika dan refleksi pastoral, penulis ingin menunjukkan bahwa Simon
Kirene bukan sekadar tokoh pelengkap dalam kisah sengsara Yesus, melainkan menjadi
figur paradigmatik bagi pelayanan pastoral masa kini. Lebih dari itu, kajian ini juga
bertujuan untuk memperkaya praktik pastoral dengan semangat solidaritas, kerendahan
hati, dan empati sebagai respons gereja terhadap penderitaan manusia di zaman ini.

Akhirnya, di tengah dunia yang terus berteriak karena ketidakadilan, penderitaan,
dan kesepian, gereja dipanggil bukan untuk bersembunyi di balik dogma atau ritual, tetapi
untuk turun ke jalan salib bersama mereka yang memikul beban hidup.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian pustaka
(literature review) sebagai dasar eksplorasi teologis dan refleksi pastoral atas tokoh
Simon Kirene dalam kaitannya dengan teologi empati. Literatur yang dikaji meliputi teks-
teks biblika, karya teologi sistematika dan pastoral, serta referensi hermeneutika teologis

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 276



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025)

yang relevan dengan isu penderitaan, solidaritas, dan empati dalam pelayanan®. Penelitian
ini tidak berangkat dari observasi lapangan atau studi kasus, tetapi dari pembacaan Kritis
dan reflektif terhadap narasi Kitab Suci, khususnya Injil Sinoptik, serta karya para teolog
dan praktisi pastoral yang berbicara mengenai penderitaan dan keterlibatan dalam
pelayanan. Sebagai pendekatan interpretatif, metode hermeneutik digunakan untuk
memahami makna teologis dari tindakan Simon Kirene dalam narasi penyaliban Yesus.
Hermeneutik dalam penelitian ini tidak hanya dipahami sebagai teknik penafsiran teks,
melainkan sebagai sebuah proses teologis yang mencoba mengaitkan antara makna teks
(text), konteks sejarah (historical context), dan situasi eksistensial masa Kini
(contemporary pastoral situation). Pendekatan ini selaras dengan gagasan Paul Ricoeur
tentang hermeneutika simbol, di mana teks-teks naratif Alkitab mengandung lapisan
makna yang melampaui deskripsi historis dan terbuka untuk refleksi teologis yang
menyentuh kehidupan umat beriman masa kini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Teologi Empati

Empati secara umum dipahami sebagai kemampuan seseorang untuk merasakan
dan memahami pengalaman, emosi, serta perspektif orang lain tanpa harus mengalami
secara langsung apa yang dialami oleh pihak tersebut. Empati bukan sekadar rasa kasihan
atau simpati, tetapi lebih dalam karena melibatkan dimensi kognitif (pemahaman
terhadap situasi orang lain), afektif (pengalaman emosional yang sejajar), dan konatif
(dorongan untuk bertindak atau merespons secara etis). Dalam ilmu psikologi, empati
sering didefinisikan sebagai proses afektif dan kognitif yang memungkinkan individu
untuk menempatkan diri “di dalam sepatu orang lain,” sehingga muncul sikap pengertian,
kepedulian, dan solidaritas. Dengan kata lain, empati adalah jembatan batiniah yang
menghubungkan dua realitas manusia yang berbeda, memungkinkan adanya keterlibatan
emosional yang autentik antara individu.

Dalam konteks pelayanan pastoral, empati memperoleh makna yang lebih kaya
dan spiritual. Empati pastoral bukan hanya sekadar kemampuan untuk memahami
perasaan umat, tetapi merupakan kehadiran rohani yang membawa penghiburan,
pengharapan, dan penyertaan ilahi. Pelayanan pastoral tidak dimaksudkan untuk
menyelesaikan masalah umat secara praktis semata, melainkan untuk hadir bersama
mereka dalam penderitaan, pergumulan, dan pencarian makna hidup. Dalam pengertian
ini, empati menjadi dasar utama dalam membangun relasi pastoral yang sehat dan
transformatif. Pelayan pastoral yang empatik bukan hanya pendengar yang baik, tetapi
juga menjadi simbol kehadiran Kristus yang solider, yang "turun™ ke dalam realitas
manusia dan merasakan penderitaan mereka secara mendalam.

3 Amanda L. du Plessis, “Contextual Pastoral Counselling: Paradigm Shifts in Practical
Theological Development since the Middle 20th Century,” In Die Skriflig / In Luce Verbi 55, no. 2
(March 18, 2021), https://doi.org/10.4102/ids.v55i2.2696.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 277



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral...

Henri Nouwen, dalam gagasannya tentang the wounded healer, menekankan
bahwa empati pastoral lahir dari keberanian untuk menghadirkan diri dalam kerapuhan
dan luka orang lain, bukan dari posisi superior atau menggurui. Justru dalam luka dan
pengalaman pribadi yang rapuh, seorang pelayan dapat menjadi jembatan bagi kehadiran
kasih Allah yang menyentuh dan menyembuhkan. Dalam kerangka ini, empati pastoral
menjadi bukan hanya respon emosional, tetapi bentuk dari spiritualitas inkarnatif*,
mengikuti teladan Kristus yang masuk ke dalam penderitaan umat manusia. Oleh sebab
itu, empati dalam pelayanan pastoral bukan sekadar keterampilan relasional, tetapi sebuah
panggilan teologis untuk hadir, menyertai, dan berjalan bersama mereka yang sedang
dalam lembah kekelaman. Dengan demikian, empati menjadi komponen tak terpisahkan
dari tugas pastoral. la bukan pelengkap, melainkan fondasi dari pelayanan yang otentik.
Tanpa empati, pelayanan bisa kehilangan makna personal dan hanya menjadi rutinitas
religius yang kering. Dalam dunia yang ditandai oleh keterasingan, luka batin, dan
penderitaan sistemik, empati pastoral menjadi tanda bahwa gereja hadir bukan untuk
menghakimi atau menjawab semua persoalan, melainkan untuk menjadi sahabat
perjalanan dalam iman, harapan, dan kasih. Di sinilah empati bukan hanya alat bantu
psikologis, tetapi juga wujud dari kasih Allah yang nyata melalui kehadiran manusia bagi
sesamanya.

Tinjauan Biblika: Simon Kirene

Narasi mengenai Simon dari Kirene dalam kisah penyaliban Yesus adalah salah
satu peristiwa yang sangat singkat namun penuh makna teologis dan pastoral. Dalam
ketiga Injil Sinoptik, Simon muncul pada saat Yesus sedang digiring menuju tempat
penyaliban dan tubuh-Nya sudah sedemikian lemah karena siksaan sebelumnya. Lukas
23:26 mencatat: “Ketika mereka membawa Dia, mereka menahan seorang yang bernama
Simon dari Kirene, yang baru datang dari luar kota, lalu diletakkan salib itu ke atas
bahunya, supaya dipikulnya sambil mengikuti Yesus." Markus 15:21 menambahkan
rincian bahwa Simon adalah “ayah Aleksander dan Rufus”, sementara Matius 27:32
menyatakan bahwa “mereka memaksa seorang lewat, yang bernama Simon dari Kirene,
untuk memikul salib-Nya.”

Dari perspektif naratif, peran Simon hadir sebagai interupsi mendadak dalam alur
kisah sengsara. la bukan bagian dari lingkaran murid Yesus maupun tokoh-tokoh penting
lain dalam Injil. Bahkan, ketiga Injil menggambarkan bahwa ia “dipaksa” atau “ditahan”
oleh para serdadu Romawi untuk memikul salib Yesus. Ini menandakan bahwa tindakan
Simon pada awalnya bukanlah bentuk kerelaan atau kesalehan pribadi, melainkan
keterlibatan yang muncul karena tekanan dari otoritas kekuasaan. Namun justru di dalam
tindakan yang tidak ia pilih sendiri itu, Simon menjadi satu-satunya manusia dalam Injil
yang secara literal “memikul salib bersama Yesus.”

4 Marius Goo, “Pastoral Inkarnatoris Di Era Digital Zaman Milenial,” Fides et Ratio 5, no. 2
(2020): 22-35.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 278



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025)

Secara teologis, Lukas menyajikan narasi ini dalam kerangka yang sangat khas®.
Lukas lebih menekankan dimensi naratif yang menyentuh makna murid sejati. Dalam
Injil Lukas, Yesus berulang kali menyatakan bahwa “barangsiapa mau mengikut Aku, ia
harus menyangkal dirinya, memikul salibnya setiap hari dan mengikut Aku” (Luk. 9:23).°
maka, ketika Lukas menyebut bahwa Simon memikul salib “sambil mengikuti Yesus”
(Yunani: akolouthei), narasi ini tidak hanya melaporkan peristiwa historis, tetapi juga
membingkainya sebagai tindakan simbolik dari pemuridan sejati. Simon, dalam
keterpaksaan sekalipun, menjadi ikon murid yang sungguh memikul salib dan mengikuti
Kristus.

Dalam Injil Markus, tambahan informasi bahwa Simon adalah “ayah Aleksander
dan Rufus” menunjukkan kemungkinan bahwa keluarganya dikenal oleh komunitas
Kristen perdana. Ini memberi isyarat bahwa keterlibatan Simon dalam kisah penyaliban
mungkin telah berdampak pada pertobatannya dan keluarganya. Hal ini diperkuat oleh
referensi dalam Roma 16:13, di mana Paulus menyebut seorang bernama Rufus dan
ibunya, yang bisa jadi adalah keluarga yang sama. Jika ini benar, maka tindakan Simon
bukan hanya momen sekejap, tetapi menjadi titik balik yang memberi dampak pastoral
dalam kehidupan keluarganya dan komunitas jemaat mula-mula’.

Sementara itu, Matius mencatat narasi ini secara ringkas namun konsisten dengan
penekanan bahwa Simon “dipaksa” untuk memikul salib. Penekanan pada paksaan ini
memperlihatkan bagaimana penderitaan dalam hidup sering kali datang tanpa pilihan,
namun dapat menjadi ruang perjumpaan dengan Kristus yang paling otentik. Matius,
dengan nada apokaliptik yang lebih kuat dalam Injilnya, menempatkan Simon sebagai
figur yang menanggung beban penderitaan dalam alur rencana ilahi yang lebih besar.
Keterlibatan Simon adalah gambaran bagaimana orang biasa, bahkan dari luar komunitas
Yahudi, dapat menjadi bagian dari karya keselamatan Allah.

Dari ketiga narasi tersebut, analisis naratif menunjukkan bahwa Simon Kirene
adalah figur yang tidak dominan secara teologis dalam tradisi doktrinal, namun secara
simbolik dan pastoral sangat kuat. la adalah gambaran umat yang sederhana, asing, dan
tidak dicari-cari, tetapi justru menjadi bagian dari penderitaan Kristus. Dalam tradisi
pastoral, tindakan Simon menjadi metafora dari panggilan untuk menyertai penderitaan,
bahkan ketika penderitaan itu tidak dicari atau diinginkan. Simon mengajarkan bahwa
keterlibatan dalam penderitaan orang lain adalah tindakan iman, walau bermula dari
paksaan. Dalam realitas pastoral masa kini, banyak pelayan gereja dipanggil untuk hadir
bukan dalam situasi yang ideal, melainkan dalam keterdesakan, konflik, atau penderitaan

5 Joel B. Green, The Gospel of Luke (Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 807.

® Herry Susanto, “Panggilan Sosial Gereja Berdasarkan Pelayanan Yesus Dalam Lukas 4:18-19:
Sebuah Upaya Merevitalisasi Pelayanan Gereja,” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 19, no. 1
(2020): 97-112, https://doi.org/10.36421/veritas.v19i1.356.

" Reed Metcalf, “Lessons on the Road to Emmaus: Intertextual Connections between Luke-Acts
and Israel’s Scriptures,” Currents in Biblical Research 21, no. 2 (February 9, 2023): 12144,
https://doi.org/10.1177/1476993X231151741.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 279



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral...

umat yang tak terduga. Maka, Simon menjadi teladan bahwa kehadiran empatik,
sekalipun sederhana dan tanpa banyak kata, adalah tindakan profetik dan partisipatif
dalam karya penyelamatan Allah di dunia yang terluka.

Paradigma Pelayanan yang Bersumber dari Kehadiran Penuh Kasih

Dalam konteks pelayanan pastoral, paradigma tradisional seringkali
menempatkan otoritas dan posisi struktural sebagai sumber utama legitimasi dan
efektivitas pelayanan. Namun, paradigma ini menghadapi tantangan serius, terutama
ketika pelayanan hanya dilihat sebagai pelaksanaan fungsi birokratis atau kekuasaan
institusional tanpa menyentuh dimensi kemanusiaan dan spiritual umat. Sebagai
alternatif, teologi pastoral modern menegaskan paradigma pelayanan yang bersumber
dari kehadiran penuh kasih sebagai dasar utama yang mendefinisikan makna dan kualitas
pelayanan.

Kehadiran penuh kasih menuntut pelayan untuk meninggalkan posisi superioritas
dan penguasaan, dan sebaliknya memasuki relasi pelayanan sebagai sesama manusia
yang hadir secara autentik dan inklusif. Paradigma ini berakar pada teladan Kristus yang
inkarnatif, yang datang bukan untuk dikuasai atau menguasai, tetapi untuk melayani
dengan kerendahan hati dan kasih tanpa syarat (Mrk 10:45). Kehadiran kasih ini tidak
bersifat pasif atau sekadar hadir secara fisik, melainkan aktif terlibat dalam penderitaan,
sukacita, dan kebutuhan umat, sebagaimana diilustrasikan dalam peran Simon Kirene
yang secara sederhana namun signifikan hadir memikul salib bersama Yesus.

Menurut Henri Nouwen, pelayanan yang autentik adalah pelayanan yang lahir dari
luka dan kerentanan pelayan sendiri, sehingga kehadirannya menjadi jembatan empati
dan penghiburan bagi mereka yang dilayani. Paradigma ini menggeser fokus pelayanan
dari kekuasaan ke dalam ranah relasi yang saling menghidupi dan menyembuhkan®.
Dengan demikian, pelayanan bukan lagi tindakan yang berasal dari kedudukan sosial,
jabatan, atau kewenangan, tetapi lahir dari komitmen personal untuk hadir dan mengasihi
tanpa pamrih.

Kehadiran penuh kasih juga menuntut paradigma kenabian dalam pelayanan,
yaitu pelayan yang berani berada di sisi yang terpinggirkan dan tertindas, hadir sebagai
sahabat yang setia dalam penderitaan umat. Paradigma ini memandang pelayanan sebagai
tindakan inkarnasi kasih Allah di tengah dunia yang penuh luka, bukan sebagai sarana
untuk mempertahankan atau memperluas otoritas gereja. Oleh karena itu, paradigma
pelayanan berdasarkan kehadiran penuh kasih menuntut transformasi etis dan spiritual
pelayan, yang siap “menanggalkan” status dan kekuasaan demi membangun relasi yang
membebaskan dan memerdekakan.

Secara praktis, paradigma ini mendorong pelayan pastoral untuk mengembangkan
sikap empatik, kepekaan rohani, dan komitmen pelayanan yang bersifat inkarnatif.

8 Henri J.M. Nouwen, The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society (New York:
Image Books, 1979), 93.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 280



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025)

Pelayanan yang demikian memungkinkan terjadinya dialog dua arah yang membangun,
di mana pelayan dan umat saling bertumbuh dalam iman, harapan, dan kasih. Ini sangat
penting dalam konteks dunia yang kian kompleks dan penuh tantangan, di mana umat
gereja membutuhkan lebih dari sekadar instruksi atau bimbingan formal, melainkan
kehadiran yang sungguh-sungguh dan menyembuhkan.

Secara keseluruhan, paradigma pelayanan yang bersumber dari kehadiran penuh
kasih menghadirkan visi pelayanan pastoral yang transformatif, humanis, dan teologis.
Paradigma ini merefleksikan esensi panggilan Kristiani untuk melayani dengan hati yang
terbuka, rendah hati, dan berani masuk ke dalam dunia penderitaan umat, sebagaimana
dilakukan Kristus dan diilustrasikan oleh figur Simon Kirene. Paradigma ini mengajak
pelayan untuk melepaskan keinginan kekuasaan dan prestise demi menghadirkan
pelayanan yang benar-benar membebaskan, menguatkan, dan mengasihi.

Dalam konteks pendidikan teologi dan formasi calon pelayan gereja,
pengembangan spiritualitas empati memegang peranan yang sangat strategis dan
fundamental. Spiritualitas empati bukan sekadar kemampuan intelektual atau emosional
untuk memahami perasaan dan pengalaman orang lain, tetapi merupakan dimensi rohani
yang mendalam yang menuntut kepekaan hati dan kesediaan untuk hadir secara penuh
dalam realitas hidup sesama. Pendidikan teologi yang efektif harus mampu menanamkan
dan mengembangkan spiritualitas empati sebagai bagian integral dari pembentukan
karakter dan kapasitas pastoral.

Spiritualitas empati dalam pendidikan teologi berakar pada teladan Yesus Kristus
yang tidak hanya mengajarkan doktrin, melainkan secara konkrit menunjukkan perhatian
penuh terhadap penderitaan dan kebutuhan umat (Yohanes 11:35; Markus 1:41). Yesus
berinteraksi dengan orang-orang yang menderita dengan hati yang terbuka dan kasih yang
aktif. Oleh karena itu, calon pelayan gereja harus dibimbing untuk mengalami dan
menumbuhkan empati sebagai pengalaman spiritual, yang bukan hanya reaksi emosional,
tetapi sebuah tindakan inkarnasi kasih yang melibatkan seluruh dimensi hidup, yaitu akal,
hati, dan roh.

Dalam proses formasi, spiritualitas empati dapat dikembangkan melalui praktik
reflektif, pembelajaran naratif, dan pengalaman pelayanan nyata yang menuntut
kehadiran personal dan relasional. Pendidikan teologi yang menggunakan pendekatan
hermeneutik dan naratif dapat membantu calon pelayan untuk memahami konteks dan
kisah hidup umat secara lebih dalam, sehingga mereka mampu merespons dengan
sensitivitas pastoral yang sesuai. Selain itu, pengalaman langsung dalam pelayanan
kepada mereka yang mengalami penderitaan, marginalisasi, atau kesulitan sosial menjadi
ladang penting bagi pembentukan empati yang autentik.

Secara teologis, spiritualitas empati menuntut kesadaran bahwa pelayanan
pastoral adalah bentuk partisipasi dalam karya penyelamatan Allah yang inkarnatif.
Pelayan dipanggil untuk tidak hanya mengajarkan, tetapi juga “berada bersama” umat
dalam sukacita dan duka mereka, menanggalkan sikap hierarkis dan menggantinya
dengan sikap kerendahan hati dan keterbukaan (Filipi 2:5-8). Paradigma ini menantang

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 281



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral...

model formasi pastoral yang berorientasi pada otoritas atau kekuasaan, dan sebaliknya
menegaskan pelayanan sebagai panggilan untuk menjadi sahabat dan pendamping yang
empatik®.

Lebih jauh, spiritualitas empati mendukung pembentukan integritas pribadi dan
profesional calon pelayan. Pelayanan yang dilandasi empati akan memperkuat komitmen
etis dan moral, serta menghindarkan pelayan dari sikap apatis atau alienasi terhadap umat.
Empati sebagai pengalaman rohani juga dapat menjadi sumber kekuatan dan keteguhan
dalam menghadapi tantangan pelayanan, sehingga pelayan tidak mudah mengalami
kelelahan rohani (burnout) atau kehilangan motivasi.

Dalam era globalisasi dan kompleksitas sosial yang tinggi, spiritualitas empati

dalam pendidikan teologi menjadi semakin relevan. Pelayan gereja harus mampu
melampaui batas budaya, bahasa, dan latar belakang sosial untuk merespons kebutuhan
umat secara inklusif dan adaptif. Oleh karena itu, formasi yang mengintegrasikan
spiritualitas empati membantu membekali calon pelayan untuk menjadi agen transformasi
yang membawa kedamaian, penghiburan, dan keadilan dalam masyarakat.
Secara keseluruhan, spiritualitas empati adalah fondasi penting dalam pendidikan teologi
dan formasi pelayan gereja yang holistik dan kontekstual. Dengan menumbuhkan empati
sebagai dimensi rohani, pendidikan teologi mampu menghasilkan pelayan yang tidak
hanya kompeten secara akademis, tetapi juga kaya kasih dan kehadiran, sehingga mampu
melaksanakan pelayanan pastoral yang autentik dan transformatif sesuai dengan
panggilan Kristiani.

KESIMPULAN

Empati bukan sekadar keterampilan emosional, melainkan inti yang menghidupi
pelayanan pastoral sejati—sebuah kehadiran yang penuh kasih, aktif memikul beban
umat dalam segala bentuk penderitaan mereka. Penelusuran figur Simon Kirene sebagai
representasi pelayanan yang hadir secara inkarnatif mengajak para pelayan dan komunitas
gereja untuk merenungkan kembali paradigma pelayanan yang tidak bersumber dari
otoritas atau posisi, melainkan dari kehadiran yang rendah hati dan penuh empati. Dengan
demikian, gereja dipanggil secara reflektif untuk menjadi komunitas yang sungguh hadir
secara empatik di tengah dunia yang penuh luka dan kesengsaraan, menjadi saksi kasih
Kristus yang menyembuhkan dan menguatkan melalui pelayanan yang inkarnatif,
inklusif, dan transformatif.

® Susanto, “Panggilan Sosial Gereja Berdasarkan Pelayanan Yesus Dalam Lukas 4:18-19:
Sebuah Upaya Merevitalisasi Pelayanan Gereja.”

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 282



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025)

DAFTAR PUSTAKA

Joel B. Green, The Gospel of Luke (Grand Rapids: Eerdmans, 1997).

R.T. France, The Gospel of Mark: A Commentary on the Greek Text (Grand Rapids:
Eerdmans, 2002).

Craig S. Keener, The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical Commentary (Grand
Rapids: Eerdmans, 2009).

Henri J.M. Nouwen, The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society (New
York: Image Books, 1979).

Nouwen, Henri J.M. (1972). The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society.
Doubleday.

Capps, Donald. (1981). Pastoral Care: A Thematic Approach. Westminster John Knox
Press.

Root, Andrew. (2014). Christopraxis: A Practical Theology of the Cross. Fortress Press.

Lartey, Emmanuel Y. (2003). In Living Color: An Intercultural Approach to Pastoral Care
and Counseling. Jessica Kingsley Publishers.

O’Collins, Gerald & Kendall, Edward G. (1998). The Bible for Theology: Ten Principles
for the Theological Use of Scripture. Paulist Press.

Green, Joel B. (1997). The Gospel of Luke (NICNT). Eerdmans.

Moloney, Francis J. (2002). The Gospel of Mark: A Commentary. Hendrickson.

Bonhoeffer, Dietrich. (1954). Life Together. Harper & Row.

Swinton, John & Mowat, Harriet. (2006). Practical Theology and Qualitative Research.
SCM Press.

Vanier, Jean. (1998). Becoming Human. Paulist Press.

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 | 283



