
 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 273 

 

 
 

Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral  
tentang Solidaritas di Tengah Derita 

 

 

Budiman Siregar 

Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way Jakarta 

Email: bman.siregar@gmail.com 

 

Yosef Antonius 

Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way Jakarta 

Email: yos_ant@yahoo.com 

 

Kornelius Rulli Jonathans 

Sekolah Tinggi Teologi Bethel The Way Jakarta 

Email: rulli.jonathans@gmail.com 

 

 

 

 

Abstract: The story of Simon of Cyrene being compelled to carry Jesus’ cross (Luke 

23:26) is often read as a peripheral narrative within the Passion account. However, from 

a pastoral theological perspective, Simon’s figure represents a profound act of empathy 

and an actualization of solidarity in suffering. This article aims to highlight the pastoral 

significance of Simon of Cyrene’s action as a paradigm of empathy in pastoral ministry. 

Through a pastoral hermeneutical approach and biblical narrative analysis, the study 

elaborates how Simon’s action reflects an active presence amid the suffering of others, 

even without prior preparation or willingness. This context is highly relevant for 

contemporary pastoral care, especially in accompanying individuals or communities 

experiencing trauma, crisis, or marginalization. The theology of empathy derived from 

Simon’s story challenges pastoral ministers to embody real solidarity—not merely 

through words of consolation, but through concrete involvement in bearing the burdens 

of others. The article also emphasizes the importance of pastoral readiness to become 

“contemporary Simons,” present not because of position or authority, but out of a 

heartfelt calling to compassionate accompaniment. Thus, the story of Simon of Cyrene 

serves as a reflective mirror for a humanistic, responsive, and transformative model of 

pastoral ministry amidst the realities of suffering in today’s world. 

 

 

 

Available at: http://e-journal.sttharvestsemarang.ac.id/index.php/harvester 

 

 

http://e-journal.sttharvestsemarang.ac.id/index.php/harvester
http://e-journal.sttharvestsemarang.ac.id/index.php/harvester


Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral…  

 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 274 

 

Keywords: Simon of Cyrene, Pastoral ministry, Empathy, Solidarity, Pastoral 

hermeneutics. 

 

Abstrak: Kisah Simon dari Kirene yang dipaksa untuk memikul salib Yesus (Lukas 

23:26) sering kali dibaca sebagai narasi sampingan dalam sengsara Kristus. Namun, dari 

perspektif teologi pastoral, figur Simon justru merepresentasikan tindakan empatik yang 

mendalam dan aktualisasi solidaritas dalam penderitaan. Artikel ini bertujuan untuk 

mengangkat makna pastoral dari tindakan Simon Kirene sebagai paradigma empati dalam 

pelayanan pastoral. Melalui pendekatan hermeneutika pastoral dan telaah naratif biblika, 

kajian ini mengelaborasi bagaimana tindakan Simon mencerminkan kehadiran aktif di 

tengah penderitaan orang lain, sekalipun tanpa persiapan atau kerelaan awal. Konteks 

tersebut relevan bagi pelayanan pastoral masa kini, terutama dalam mendampingi 

individu atau komunitas yang mengalami trauma, krisis, atau marginalisasi. Teologi 

empati yang digali dari kisah Simon menantang para pelayan pastoral untuk 

menghadirkan solidaritas yang nyata, bukan hanya melalui kata-kata penghiburan, tetapi 

melalui keterlibatan konkret dalam memikul beban sesama. Artikel ini juga menyoroti 

pentingnya kesiapsediaan pastoral untuk menjadi "Simon-Simon masa kini" yang hadir 

bukan karena posisi, melainkan karena panggilan hati untuk berbela rasa. Dengan 

demikian, kisah Simon Kirene menjadi cermin reflektif bagi model pelayanan pastoral 

yang humanis, responsif, dan transformatif di tengah realitas penderitaan zaman ini. 

 

Kata Kunci: Simon Kirene, Pelayanan Pastoral, Empati, Solidaritas, Hermeneutika 

Pastoral. 

 

 

PENDAHULUAN 

Di tengah dunia yang ditandai oleh penderitaan, ketidakadilan, dan berbagai krisis 

kemanusiaan, peran pelayanan pastoral menjadi semakin vital sebagai wujud kehadiran 

gereja yang bukan hanya berbicara tentang kasih, tetapi secara konkret menghadirkan 

kasih itu di tengah realitas kehidupan umat. Pandemi global, konflik sosial, krisis 

ekonomi, bencana alam, serta penderitaan personal seperti penyakit, kehilangan, dan 

keterasingan semakin menegaskan bahwa pelayanan pastoral tidak dapat sekadar 

bersandar pada dogma, melainkan harus menanggapi dengan empati dan keterlibatan 

nyata. 

Dalam tradisi Kristen, pusat pemahaman terhadap penderitaan dan solidaritas 

terletak pada peristiwa salib. Salib bukan hanya simbol keselamatan, tetapi juga menjadi 

tanda keterlibatan Allah secara penuh dalam penderitaan manusia. Dalam peristiwa salib 

Yesus, terdapat sebuah narasi kecil namun sarat makna yang sering kali terlewatkan 

dalam refleksi pastoral, yaitu kisah tentang Simon dari Kirene. Disebut dalam ketiga Injil 

Sinoptik (Matius 27:32, Markus 15:21, Lukas 23:26), Simon adalah tokoh yang dipaksa 

oleh para prajurit Romawi untuk memikul salib Yesus. Meskipun kisahnya tampak 

singkat dan insidental, tindakan Simon mengandung nilai simbolik dan teologis yang 

sangat dalam, terutama ketika dilihat melalui lensa teologi pastoral dan teologi empati. 



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025) 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 275 

 

Simon dari Kirene tidak datang dengan niat untuk membantu Yesus. Ia adalah 

seorang asing, mungkin sedang dalam perjalanan untuk merayakan Paskah di Yerusalem. 

Namun dalam sekejap, ia ditarik masuk ke dalam drama penderitaan ilahi. Dalam konteks 

ini, Simon menjadi simbol bagi banyak orang yang tidak mencari penderitaan, namun 

justru diundang (atau dipaksa oleh situasi) untuk masuk dalam solidaritas dengan mereka 

yang menderita. Kisah Simon mencerminkan realitas dalam pelayanan pastoral, di mana 

para pelayan sering kali harus berhadapan dengan situasi sulit tanpa persiapan, dan justru 

dalam ketidaksiapan itulah muncul panggilan untuk hadir, mendampingi, dan memikul 

beban bersama umat. 

Teologi empati menjadi salah satu pendekatan penting dalam memahami makna 

pelayanan pastoral dalam konteks penderitaan. Empati bukan sekadar perasaan kasihan 

atau simpati pasif, melainkan kemampuan untuk hadir dalam penderitaan orang lain 

dengan kesadaran dan keterlibatan emosional yang otentik1. Dalam karya-karya tokoh 

seperti Henri Nouwen, Donald Capps, dan Andrew Root, empati digambarkan sebagai 

dasar dari relasi pastoral yang transformatif, di mana kehadiran seorang pelayan menjadi 

tanda kasih Allah yang hadir melalui manusia. Nouwen secara khusus berbicara tentang 

“the wounded healer”, seorang pelayan yang justru melalui lukanya sendiri mampu 

menjadi sarana kesembuhan bagi orang lain. Perspektif ini selaras dengan figur Simon, 

yang dalam “dipaksa” memikul salib, justru menjadi bagian dari narasi penyelamatan. 

Di sisi lain, pelayanan pastoral saat ini dihadapkan pada tantangan besar. Banyak 

pelayan merasa tidak siap untuk menghadapi kompleksitas penderitaan umat. Tidak 

jarang, pelayanan terbatas pada kegiatan-kegiatan rutin liturgis dan administrasi gerejawi, 

sementara kehadiran nyata di tengah krisis dan penderitaan justru terabaikan2. Hal ini 

menunjukkan adanya jarak antara teologi yang diajarkan dan praktik pastoral yang 

dijalankan. Oleh karena itu, diperlukan upaya untuk meninjau kembali dasar-dasar teologi 

pastoral, terutama dalam konteks penderitaan dan keterlibatan empatik. 

Dalam konteks inilah, refleksi atas figur Simon Kirene menjadi sangat relevan. Ia 

mewakili mereka yang hadir bukan karena otoritas, jabatan, atau kesiapan, tetapi karena 

"dipanggil" oleh situasi untuk terlibat dalam penderitaan. Kisah Simon menjadi cermin 

bagi pelayanan pastoral yang bukan hanya berbicara tentang kebenaran, tetapi hadir 

dalam kerapuhan dan luka manusia. Melalui lensa ini, pelayanan pastoral tidak lagi 

dipahami sebagai tugas formal, tetapi sebagai panggilan untuk menghadirkan solidaritas 

ilahi dalam bentuk yang nyata dan manusiawi. Lebih jauh lagi, Simon dari Kirene berasal 

dari Afrika Utara. Ini membuka ruang refleksi lebih dalam terkait inklusivitas pelayanan 

 
1 Elsye Esterina Londo, “NILAI EMPATI DALAM LUKAS 10:25-37 DAN 

SIGNIFIKANSINYA UNTUK ORANG YANG MENGALAMI GANGGUAN KESEHATAN 

MENTAL,” BONAFIDE: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 4, no. 2 (December 27, 2023): 239–56, 

https://doi.org/10.46558/bonafide.v4i2.178. 
2 Ayang Emiyati, John Mardin, and Ricard Ricard, “Peran Gereja Dalam Mengajarkan 

Perdamaian Di Tengah Masyarakat Majemuk,” Didache: Journal of Christian Education 4, no. 2 (2023): 

149–65, https://doi.org/10.46445/djce.v4i2.649. 



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral…  

 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 276 

 

pastoral. Dalam banyak komunitas Kristen, ada kecenderungan untuk melihat pelayanan 

sebagai domain eksklusif kelompok tertentu. Padahal, kisah Simon mengingatkan bahwa 

dalam narasi keselamatan, Allah melibatkan siapa saja, bahkan yang berasal dari luar 

komunitas inti. Hal ini relevan dalam konteks multikultural dan multietnis masa kini, di 

mana pelayanan pastoral dipanggil untuk lintas batas sosial, budaya, bahkan agama, demi 

menghadirkan kasih Kristus bagi semua orang. 

Dalam perspektif hermeneutika pastoral, pendekatan terhadap Kitab Suci tidak 

hanya bersifat eksposisional, tetapi juga eksistensial. Artinya, teks tidak hanya dibaca 

untuk diketahui, tetapi untuk dihayati dan dihidupi dalam konteks konkret kehidupan 

umat. Oleh karena itu, penafsiran terhadap Lukas 23:26 tidak berhenti pada kisah historis, 

tetapi menjelma menjadi panggilan moral dan spiritual bagi gereja masa kini. Simon 

Kirene menjadi model sekaligus tantangan untuk bersedia menjadi komunitas yang hadir 

dalam penderitaan dunia. Para pelayan pastoral harus siap untuk memikul salib bersama 

mereka yang lemah, terpinggirkan, dan terluka. 

Kehadiran gereja di tengah dunia harus mencerminkan karakter Kristus yang 

solider. Namun solidaritas yang sejati menuntut empati yang mendalam. Di sinilah peran 

penting teologi empati. Teologi ini bukan sekadar refleksi intelektual, tetapi sebuah 

spiritualitas yang menuntut keterlibatan penuh dalam relasi-relasi manusia. Dalam 

pelayanan pastoral, empati menuntut keberanian untuk diam, mendengarkan, menangis 

bersama, dan hadir dalam luka orang lain. Ini bukan pekerjaan mudah. Seperti Simon, 

banyak pelayan merasa "dipaksa" oleh keadaan—tetapi justru dalam ketidaknyamanan 

itulah terjadi transformasi. 

Artikel ini bertujuan untuk mengeksplorasi secara mendalam makna pastoral dari 

tindakan Simon Kirene melalui pendekatan teologi empati. Dengan menggunakan 

pendekatan naratif biblika dan refleksi pastoral, penulis ingin menunjukkan bahwa Simon 

Kirene bukan sekadar tokoh pelengkap dalam kisah sengsara Yesus, melainkan menjadi 

figur paradigmatik bagi pelayanan pastoral masa kini. Lebih dari itu, kajian ini juga 

bertujuan untuk memperkaya praktik pastoral dengan semangat solidaritas, kerendahan 

hati, dan empati sebagai respons gereja terhadap penderitaan manusia di zaman ini. 

Akhirnya, di tengah dunia yang terus berteriak karena ketidakadilan, penderitaan, 

dan kesepian, gereja dipanggil bukan untuk bersembunyi di balik dogma atau ritual, tetapi 

untuk turun ke jalan salib bersama mereka yang memikul beban hidup. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian pustaka 

(literature review) sebagai dasar eksplorasi teologis dan refleksi pastoral atas tokoh 

Simon Kirene dalam kaitannya dengan teologi empati. Literatur yang dikaji meliputi teks-

teks biblika, karya teologi sistematika dan pastoral, serta referensi hermeneutika teologis 



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025) 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 277 

 

yang relevan dengan isu penderitaan, solidaritas, dan empati dalam pelayanan3. Penelitian 

ini tidak berangkat dari observasi lapangan atau studi kasus, tetapi dari pembacaan kritis 

dan reflektif terhadap narasi Kitab Suci, khususnya Injil Sinoptik, serta karya para teolog 

dan praktisi pastoral yang berbicara mengenai penderitaan dan keterlibatan dalam 

pelayanan. Sebagai pendekatan interpretatif, metode hermeneutik digunakan untuk 

memahami makna teologis dari tindakan Simon Kirene dalam narasi penyaliban Yesus. 

Hermeneutik dalam penelitian ini tidak hanya dipahami sebagai teknik penafsiran teks, 

melainkan sebagai sebuah proses teologis yang mencoba mengaitkan antara makna teks 

(text), konteks sejarah (historical context), dan situasi eksistensial masa kini 

(contemporary pastoral situation). Pendekatan ini selaras dengan gagasan Paul Ricoeur 

tentang hermeneutika simbol, di mana teks-teks naratif Alkitab mengandung lapisan 

makna yang melampaui deskripsi historis dan terbuka untuk refleksi teologis yang 

menyentuh kehidupan umat beriman masa kini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Teologi Empati 

Empati secara umum dipahami sebagai kemampuan seseorang untuk merasakan 

dan memahami pengalaman, emosi, serta perspektif orang lain tanpa harus mengalami 

secara langsung apa yang dialami oleh pihak tersebut. Empati bukan sekadar rasa kasihan 

atau simpati, tetapi lebih dalam karena melibatkan dimensi kognitif (pemahaman 

terhadap situasi orang lain), afektif (pengalaman emosional yang sejajar), dan konatif 

(dorongan untuk bertindak atau merespons secara etis). Dalam ilmu psikologi, empati 

sering didefinisikan sebagai proses afektif dan kognitif yang memungkinkan individu 

untuk menempatkan diri “di dalam sepatu orang lain,” sehingga muncul sikap pengertian, 

kepedulian, dan solidaritas. Dengan kata lain, empati adalah jembatan batiniah yang 

menghubungkan dua realitas manusia yang berbeda, memungkinkan adanya keterlibatan 

emosional yang autentik antara individu. 

Dalam konteks pelayanan pastoral, empati memperoleh makna yang lebih kaya 

dan spiritual. Empati pastoral bukan hanya sekadar kemampuan untuk memahami 

perasaan umat, tetapi merupakan kehadiran rohani yang membawa penghiburan, 

pengharapan, dan penyertaan ilahi. Pelayanan pastoral tidak dimaksudkan untuk 

menyelesaikan masalah umat secara praktis semata, melainkan untuk hadir bersama 

mereka dalam penderitaan, pergumulan, dan pencarian makna hidup. Dalam pengertian 

ini, empati menjadi dasar utama dalam membangun relasi pastoral yang sehat dan 

transformatif. Pelayan pastoral yang empatik bukan hanya pendengar yang baik, tetapi 

juga menjadi simbol kehadiran Kristus yang solider, yang "turun" ke dalam realitas 

manusia dan merasakan penderitaan mereka secara mendalam. 

 
3 Amanda L. du Plessis, “Contextual Pastoral Counselling: Paradigm Shifts in Practical 

Theological Development since the Middle 20th Century,” In Die Skriflig / In Luce Verbi 55, no. 2 

(March 18, 2021), https://doi.org/10.4102/ids.v55i2.2696. 



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral…  

 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 278 

 

Henri Nouwen, dalam gagasannya tentang the wounded healer, menekankan 

bahwa empati pastoral lahir dari keberanian untuk menghadirkan diri dalam kerapuhan 

dan luka orang lain, bukan dari posisi superior atau menggurui. Justru dalam luka dan 

pengalaman pribadi yang rapuh, seorang pelayan dapat menjadi jembatan bagi kehadiran 

kasih Allah yang menyentuh dan menyembuhkan. Dalam kerangka ini, empati pastoral 

menjadi bukan hanya respon emosional, tetapi bentuk dari spiritualitas inkarnatif4, 

mengikuti teladan Kristus yang masuk ke dalam penderitaan umat manusia. Oleh sebab 

itu, empati dalam pelayanan pastoral bukan sekadar keterampilan relasional, tetapi sebuah 

panggilan teologis untuk hadir, menyertai, dan berjalan bersama mereka yang sedang 

dalam lembah kekelaman. Dengan demikian, empati menjadi komponen tak terpisahkan 

dari tugas pastoral. Ia bukan pelengkap, melainkan fondasi dari pelayanan yang otentik. 

Tanpa empati, pelayanan bisa kehilangan makna personal dan hanya menjadi rutinitas 

religius yang kering. Dalam dunia yang ditandai oleh keterasingan, luka batin, dan 

penderitaan sistemik, empati pastoral menjadi tanda bahwa gereja hadir bukan untuk 

menghakimi atau menjawab semua persoalan, melainkan untuk menjadi sahabat 

perjalanan dalam iman, harapan, dan kasih. Di sinilah empati bukan hanya alat bantu 

psikologis, tetapi juga wujud dari kasih Allah yang nyata melalui kehadiran manusia bagi 

sesamanya. 

 

Tinjauan Biblika: Simon Kirene 

Narasi mengenai Simon dari Kirene dalam kisah penyaliban Yesus adalah salah 

satu peristiwa yang sangat singkat namun penuh makna teologis dan pastoral. Dalam 

ketiga Injil Sinoptik, Simon muncul pada saat Yesus sedang digiring menuju tempat 

penyaliban dan tubuh-Nya sudah sedemikian lemah karena siksaan sebelumnya. Lukas 

23:26 mencatat: “Ketika mereka membawa Dia, mereka menahan seorang yang bernama 

Simon dari Kirene, yang baru datang dari luar kota, lalu diletakkan salib itu ke atas 

bahunya, supaya dipikulnya sambil mengikuti Yesus." Markus 15:21 menambahkan 

rincian bahwa Simon adalah “ayah Aleksander dan Rufus”, sementara Matius 27:32 

menyatakan bahwa “mereka memaksa seorang lewat, yang bernama Simon dari Kirene, 

untuk memikul salib-Nya.” 

Dari perspektif naratif, peran Simon hadir sebagai interupsi mendadak dalam alur 

kisah sengsara. Ia bukan bagian dari lingkaran murid Yesus maupun tokoh-tokoh penting 

lain dalam Injil. Bahkan, ketiga Injil menggambarkan bahwa ia “dipaksa” atau “ditahan” 

oleh para serdadu Romawi untuk memikul salib Yesus. Ini menandakan bahwa tindakan 

Simon pada awalnya bukanlah bentuk kerelaan atau kesalehan pribadi, melainkan 

keterlibatan yang muncul karena tekanan dari otoritas kekuasaan. Namun justru di dalam 

tindakan yang tidak ia pilih sendiri itu, Simon menjadi satu-satunya manusia dalam Injil 

yang secara literal “memikul salib bersama Yesus.” 

 
4 Marius Goo, “Pastoral Inkarnatoris Di Era Digital Zaman Milenial,” Fides et Ratio 5, no. 2 

(2020): 22–35. 



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025) 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 279 

 

Secara teologis, Lukas menyajikan narasi ini dalam kerangka yang sangat khas5. 

Lukas lebih menekankan dimensi naratif yang menyentuh makna murid sejati. Dalam 

Injil Lukas, Yesus berulang kali menyatakan bahwa “barangsiapa mau mengikut Aku, ia 

harus menyangkal dirinya, memikul salibnya setiap hari dan mengikut Aku” (Luk. 9:23).6 

maka, ketika Lukas menyebut bahwa Simon memikul salib “sambil mengikuti Yesus” 

(Yunani: akolouthei), narasi ini tidak hanya melaporkan peristiwa historis, tetapi juga 

membingkainya sebagai tindakan simbolik dari pemuridan sejati. Simon, dalam 

keterpaksaan sekalipun, menjadi ikon murid yang sungguh memikul salib dan mengikuti 

Kristus. 

Dalam Injil Markus, tambahan informasi bahwa Simon adalah “ayah Aleksander 

dan Rufus” menunjukkan kemungkinan bahwa keluarganya dikenal oleh komunitas 

Kristen perdana. Ini memberi isyarat bahwa keterlibatan Simon dalam kisah penyaliban 

mungkin telah berdampak pada pertobatannya dan keluarganya. Hal ini diperkuat oleh 

referensi dalam Roma 16:13, di mana Paulus menyebut seorang bernama Rufus dan 

ibunya, yang bisa jadi adalah keluarga yang sama. Jika ini benar, maka tindakan Simon 

bukan hanya momen sekejap, tetapi menjadi titik balik yang memberi dampak pastoral 

dalam kehidupan keluarganya dan komunitas jemaat mula-mula7. 

Sementara itu, Matius mencatat narasi ini secara ringkas namun konsisten dengan 

penekanan bahwa Simon “dipaksa” untuk memikul salib. Penekanan pada paksaan ini 

memperlihatkan bagaimana penderitaan dalam hidup sering kali datang tanpa pilihan, 

namun dapat menjadi ruang perjumpaan dengan Kristus yang paling otentik. Matius, 

dengan nada apokaliptik yang lebih kuat dalam Injilnya, menempatkan Simon sebagai 

figur yang menanggung beban penderitaan dalam alur rencana ilahi yang lebih besar. 

Keterlibatan Simon adalah gambaran bagaimana orang biasa, bahkan dari luar komunitas 

Yahudi, dapat menjadi bagian dari karya keselamatan Allah. 

Dari ketiga narasi tersebut, analisis naratif menunjukkan bahwa Simon Kirene 

adalah figur yang tidak dominan secara teologis dalam tradisi doktrinal, namun secara 

simbolik dan pastoral sangat kuat. Ia adalah gambaran umat yang sederhana, asing, dan 

tidak dicari-cari, tetapi justru menjadi bagian dari penderitaan Kristus. Dalam tradisi 

pastoral, tindakan Simon menjadi metafora dari panggilan untuk menyertai penderitaan, 

bahkan ketika penderitaan itu tidak dicari atau diinginkan. Simon mengajarkan bahwa 

keterlibatan dalam penderitaan orang lain adalah tindakan iman, walau bermula dari 

paksaan. Dalam realitas pastoral masa kini, banyak pelayan gereja dipanggil untuk hadir 

bukan dalam situasi yang ideal, melainkan dalam keterdesakan, konflik, atau penderitaan 

 
5 Joel B. Green, The Gospel of Luke (Grand Rapids: Eerdmans, 1997), 807. 
6 Herry Susanto, “Panggilan Sosial Gereja Berdasarkan Pelayanan Yesus Dalam Lukas 4:18-19: 

Sebuah Upaya Merevitalisasi Pelayanan Gereja,” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 19, no. 1 

(2020): 97–112, https://doi.org/10.36421/veritas.v19i1.356. 
7 Reed Metcalf, “Lessons on the Road to Emmaus: Intertextual Connections between Luke-Acts 

and Israel’s Scriptures,” Currents in Biblical Research 21, no. 2 (February 9, 2023): 121–44, 

https://doi.org/10.1177/1476993X231151741. 



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral…  

 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 280 

 

umat yang tak terduga. Maka, Simon menjadi teladan bahwa kehadiran empatik, 

sekalipun sederhana dan tanpa banyak kata, adalah tindakan profetik dan partisipatif 

dalam karya penyelamatan Allah di dunia yang terluka. 

 

Paradigma Pelayanan yang Bersumber dari Kehadiran Penuh Kasih 

Dalam konteks pelayanan pastoral, paradigma tradisional seringkali 

menempatkan otoritas dan posisi struktural sebagai sumber utama legitimasi dan 

efektivitas pelayanan. Namun, paradigma ini menghadapi tantangan serius, terutama 

ketika pelayanan hanya dilihat sebagai pelaksanaan fungsi birokratis atau kekuasaan 

institusional tanpa menyentuh dimensi kemanusiaan dan spiritual umat. Sebagai 

alternatif, teologi pastoral modern menegaskan paradigma pelayanan yang bersumber 

dari kehadiran penuh kasih sebagai dasar utama yang mendefinisikan makna dan kualitas 

pelayanan. 

Kehadiran penuh kasih menuntut pelayan untuk meninggalkan posisi superioritas 

dan penguasaan, dan sebaliknya memasuki relasi pelayanan sebagai sesama manusia 

yang hadir secara autentik dan inklusif. Paradigma ini berakar pada teladan Kristus yang 

inkarnatif, yang datang bukan untuk dikuasai atau menguasai, tetapi untuk melayani 

dengan kerendahan hati dan kasih tanpa syarat (Mrk 10:45). Kehadiran kasih ini tidak 

bersifat pasif atau sekadar hadir secara fisik, melainkan aktif terlibat dalam penderitaan, 

sukacita, dan kebutuhan umat, sebagaimana diilustrasikan dalam peran Simon Kirene 

yang secara sederhana namun signifikan hadir memikul salib bersama Yesus. 

Menurut Henri Nouwen, pelayanan yang autentik adalah pelayanan yang lahir dari 

luka dan kerentanan pelayan sendiri, sehingga kehadirannya menjadi jembatan empati 

dan penghiburan bagi mereka yang dilayani. Paradigma ini menggeser fokus pelayanan 

dari kekuasaan ke dalam ranah relasi yang saling menghidupi dan menyembuhkan8. 

Dengan demikian, pelayanan bukan lagi tindakan yang berasal dari kedudukan sosial, 

jabatan, atau kewenangan, tetapi lahir dari komitmen personal untuk hadir dan mengasihi 

tanpa pamrih. 

Kehadiran penuh kasih juga menuntut paradigma kenabian dalam pelayanan, 

yaitu pelayan yang berani berada di sisi yang terpinggirkan dan tertindas, hadir sebagai 

sahabat yang setia dalam penderitaan umat. Paradigma ini memandang pelayanan sebagai 

tindakan inkarnasi kasih Allah di tengah dunia yang penuh luka, bukan sebagai sarana 

untuk mempertahankan atau memperluas otoritas gereja. Oleh karena itu, paradigma 

pelayanan berdasarkan kehadiran penuh kasih menuntut transformasi etis dan spiritual 

pelayan, yang siap “menanggalkan” status dan kekuasaan demi membangun relasi yang 

membebaskan dan memerdekakan. 

Secara praktis, paradigma ini mendorong pelayan pastoral untuk mengembangkan 

sikap empatik, kepekaan rohani, dan komitmen pelayanan yang bersifat inkarnatif. 

 
8 Henri J.M. Nouwen, The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society (New York: 

Image Books, 1979), 93. 



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025) 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 281 

 

Pelayanan yang demikian memungkinkan terjadinya dialog dua arah yang membangun, 

di mana pelayan dan umat saling bertumbuh dalam iman, harapan, dan kasih. Ini sangat 

penting dalam konteks dunia yang kian kompleks dan penuh tantangan, di mana umat 

gereja membutuhkan lebih dari sekadar instruksi atau bimbingan formal, melainkan 

kehadiran yang sungguh-sungguh dan menyembuhkan. 

Secara keseluruhan, paradigma pelayanan yang bersumber dari kehadiran penuh 

kasih menghadirkan visi pelayanan pastoral yang transformatif, humanis, dan teologis. 

Paradigma ini merefleksikan esensi panggilan Kristiani untuk melayani dengan hati yang 

terbuka, rendah hati, dan berani masuk ke dalam dunia penderitaan umat, sebagaimana 

dilakukan Kristus dan diilustrasikan oleh figur Simon Kirene. Paradigma ini mengajak 

pelayan untuk melepaskan keinginan kekuasaan dan prestise demi menghadirkan 

pelayanan yang benar-benar membebaskan, menguatkan, dan mengasihi. 

Dalam konteks pendidikan teologi dan formasi calon pelayan gereja, 

pengembangan spiritualitas empati memegang peranan yang sangat strategis dan 

fundamental. Spiritualitas empati bukan sekadar kemampuan intelektual atau emosional 

untuk memahami perasaan dan pengalaman orang lain, tetapi merupakan dimensi rohani 

yang mendalam yang menuntut kepekaan hati dan kesediaan untuk hadir secara penuh 

dalam realitas hidup sesama. Pendidikan teologi yang efektif harus mampu menanamkan 

dan mengembangkan spiritualitas empati sebagai bagian integral dari pembentukan 

karakter dan kapasitas pastoral. 

Spiritualitas empati dalam pendidikan teologi berakar pada teladan Yesus Kristus 

yang tidak hanya mengajarkan doktrin, melainkan secara konkrit menunjukkan perhatian 

penuh terhadap penderitaan dan kebutuhan umat (Yohanes 11:35; Markus 1:41). Yesus 

berinteraksi dengan orang-orang yang menderita dengan hati yang terbuka dan kasih yang 

aktif. Oleh karena itu, calon pelayan gereja harus dibimbing untuk mengalami dan 

menumbuhkan empati sebagai pengalaman spiritual, yang bukan hanya reaksi emosional, 

tetapi sebuah tindakan inkarnasi kasih yang melibatkan seluruh dimensi hidup, yaitu akal, 

hati, dan roh. 

Dalam proses formasi, spiritualitas empati dapat dikembangkan melalui praktik 

reflektif, pembelajaran naratif, dan pengalaman pelayanan nyata yang menuntut 

kehadiran personal dan relasional. Pendidikan teologi yang menggunakan pendekatan 

hermeneutik dan naratif dapat membantu calon pelayan untuk memahami konteks dan 

kisah hidup umat secara lebih dalam, sehingga mereka mampu merespons dengan 

sensitivitas pastoral yang sesuai. Selain itu, pengalaman langsung dalam pelayanan 

kepada mereka yang mengalami penderitaan, marginalisasi, atau kesulitan sosial menjadi 

ladang penting bagi pembentukan empati yang autentik. 

Secara teologis, spiritualitas empati menuntut kesadaran bahwa pelayanan 

pastoral adalah bentuk partisipasi dalam karya penyelamatan Allah yang inkarnatif. 

Pelayan dipanggil untuk tidak hanya mengajarkan, tetapi juga “berada bersama” umat 

dalam sukacita dan duka mereka, menanggalkan sikap hierarkis dan menggantinya 

dengan sikap kerendahan hati dan keterbukaan (Filipi 2:5-8). Paradigma ini menantang 



Siregar, Antonius, Jonathans: Simon Kirene dan Teologi Empati: Kajian Pastoral…  

 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 282 

 

model formasi pastoral yang berorientasi pada otoritas atau kekuasaan, dan sebaliknya 

menegaskan pelayanan sebagai panggilan untuk menjadi sahabat dan pendamping yang 

empatik9. 

Lebih jauh, spiritualitas empati mendukung pembentukan integritas pribadi dan 

profesional calon pelayan. Pelayanan yang dilandasi empati akan memperkuat komitmen 

etis dan moral, serta menghindarkan pelayan dari sikap apatis atau alienasi terhadap umat. 

Empati sebagai pengalaman rohani juga dapat menjadi sumber kekuatan dan keteguhan 

dalam menghadapi tantangan pelayanan, sehingga pelayan tidak mudah mengalami 

kelelahan rohani (burnout) atau kehilangan motivasi. 

Dalam era globalisasi dan kompleksitas sosial yang tinggi, spiritualitas empati 

dalam pendidikan teologi menjadi semakin relevan. Pelayan gereja harus mampu 

melampaui batas budaya, bahasa, dan latar belakang sosial untuk merespons kebutuhan 

umat secara inklusif dan adaptif. Oleh karena itu, formasi yang mengintegrasikan 

spiritualitas empati membantu membekali calon pelayan untuk menjadi agen transformasi 

yang membawa kedamaian, penghiburan, dan keadilan dalam masyarakat. 

Secara keseluruhan, spiritualitas empati adalah fondasi penting dalam pendidikan teologi 

dan formasi pelayan gereja yang holistik dan kontekstual. Dengan menumbuhkan empati 

sebagai dimensi rohani, pendidikan teologi mampu menghasilkan pelayan yang tidak 

hanya kompeten secara akademis, tetapi juga kaya kasih dan kehadiran, sehingga mampu 

melaksanakan pelayanan pastoral yang autentik dan transformatif sesuai dengan 

panggilan Kristiani. 

 

KESIMPULAN 

Empati bukan sekadar keterampilan emosional, melainkan inti yang menghidupi 

pelayanan pastoral sejati—sebuah kehadiran yang penuh kasih, aktif memikul beban 

umat dalam segala bentuk penderitaan mereka. Penelusuran figur Simon Kirene sebagai 

representasi pelayanan yang hadir secara inkarnatif mengajak para pelayan dan komunitas 

gereja untuk merenungkan kembali paradigma pelayanan yang tidak bersumber dari 

otoritas atau posisi, melainkan dari kehadiran yang rendah hati dan penuh empati. Dengan 

demikian, gereja dipanggil secara reflektif untuk menjadi komunitas yang sungguh hadir 

secara empatik di tengah dunia yang penuh luka dan kesengsaraan, menjadi saksi kasih 

Kristus yang menyembuhkan dan menguatkan melalui pelayanan yang inkarnatif, 

inklusif, dan transformatif. 

 

 

 

 

 

 
9 Susanto, “Panggilan Sosial Gereja Berdasarkan Pelayanan Yesus Dalam Lukas 4:18-19: 

Sebuah Upaya Merevitalisasi Pelayanan Gereja.” 



HARVESTER: Jurnal Teologi dan Kepemimpinan Kristen, Vol 10, No 2, (Desember 2025) 

 

Copyright© 2025; HARVESTER; e-ISSN 2685-0834, p-ISSN 2302-9498 I 283 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 Joel B. Green, The Gospel of Luke (Grand Rapids: Eerdmans, 1997). 

R.T. France, The Gospel of Mark: A Commentary on the Greek Text (Grand Rapids: 

Eerdmans, 2002). 

Craig S. Keener, The Gospel of Matthew: A Socio-Rhetorical Commentary (Grand 

Rapids: Eerdmans, 2009). 

Henri J.M. Nouwen, The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society (New 

York: Image Books, 1979). 

Nouwen, Henri J.M. (1972). The Wounded Healer: Ministry in Contemporary Society. 

Doubleday. 

Capps, Donald. (1981). Pastoral Care: A Thematic Approach. Westminster John Knox 

Press. 

Root, Andrew. (2014). Christopraxis: A Practical Theology of the Cross. Fortress Press. 

Lartey, Emmanuel Y. (2003). In Living Color: An Intercultural Approach to Pastoral Care 

and Counseling. Jessica Kingsley Publishers. 

O’Collins, Gerald & Kendall, Edward G. (1998). The Bible for Theology: Ten Principles 

for the Theological Use of Scripture. Paulist Press. 

Green, Joel B. (1997). The Gospel of Luke (NICNT). Eerdmans. 

Moloney, Francis J. (2002). The Gospel of Mark: A Commentary. Hendrickson. 

Bonhoeffer, Dietrich. (1954). Life Together. Harper & Row. 

Swinton, John & Mowat, Harriet. (2006). Practical Theology and Qualitative Research. 

SCM Press. 

Vanier, Jean. (1998). Becoming Human. Paulist Press. 

 

 


